EPIGRAPHIE LIBYCO-BERBERE

v

3 o

- e

® o
)

-
3

La Lettre du RILB
Répertoire des Inscriptions Libyco-Berberes

EPHE - Section des sciences historiques et philologiques - a la Sorbonne

45-47, rue des Ecoles 75005 PARIS

Directeur de la publication L. Galand

ISSN 1260-9676

N° 14 -2008

NOMS "LIBYQUES " DE PERSONNES A CYRENE

Meéme si I’Odyssée fait passer Ulysse par 1’Afrique du
Nord, la fondation de la colonie grecque de Cyrene en 631
a.C., date habituellement avancée, marque le premier contact
stir et prolongé des Grecs avec le pays aujourd’hui encore
nommé Libye. Leur présence devait durer plusieurs siecles,
assez pour que se constituat, dans la ville et dans sa région,
un dialecte grec particulier, qui ne disparait qu’a partir du II°
siecle de notre ere. L’histoire et I’archéologie de Cyrene ont
donné lieu a de nombreux travaux, parmi lesquels une place
éminente revient aux recherches du regretté Francois
Chamoux et d’André Laronde. Quant au dialecte, il a fait
I’objet de diverses publications, dues notamment a Olivier
Masson, trop tot disparu, et d’une theése en tout point
exemplaire due a Catherine Dobias-Lalou (plus loin CD) et
fondée sur les données épigraphiques. Dans les Indices de ce
dernier travail, figure sous le titre de Nomina Libyca une
liste de 19 anthroponymes que I’auteur considere comme
indigenes et qui ont ét€ portés par des « Libyens »,
quelquefois aussi par d’autres. Ces noms ont amené les
Grecs a noter des phonemes étrangers et a adapter a leur
langue — en particulier a ses déclinaisons - une morphologie
différente. L’attention d’O. Masson et de C. Dobias s’est
donc naturellement portée sur les problemes ainsi posés a la
langue d’accueil. Mais on peut aussi se demander si de tels
matériaux révelent quelque chose du parler local,
contribuant ainsi a « rendre quelque réalité a ces Libyens
orientaux qui n’ont pas laissé de monuments écrits et que les
historiens anciens, apres Hérodote, ont plutdot négligés »
(Masson, 1976, p. 62).

Une étude exhaustive devrait certes exploiter aussi
d’autres  données, vocabulaire divers, ethnonymes,
toponymes (mais on oublie trop souvent que certains de ces
derniers peuvent étre hérités de populations antérieures).
Dans un premier temps cependant, les noms de personnes
réunis par C. Dobias permettent de formuler quelques
observations. S’ils n’ont pas échappé aux distorsions dues a
la différence des systémes phonologiques, ils ont du moins
I’avantage, étant gravés dans la pierre, d’avoir échappé aux
erreurs de la tradition manuscrite ; de plus, certains sont
datés au moins approximativement. Je me suis résigné a les
translittérer (je remercie A.-M  Chanet pour les
renseignements qu’elle m’a donnés sur les usages, assez
variés, qu’on observe en pareil cas): Alazeir(Alatteir,
Aladdeir), Allammén, Amaisinnas, Anus(s)an, Artap"an,

Bakal, Daklis, EK't'apan, Ial, Iar!'ammon, lap"t'an, Igisan,
Itt'allammén, Itf'annuras, Pollallamén ?, Semér, Uratt'is,
P'ulusia, K"iraura.

Remarques sur la translittération et la notation
1) Rappelons que les groupes de deux voyelles, comme

ai, ei pouvaient noter une voyelle longue et non une
diphtongue, et que par conséquent la lettre i ne représente
pas nécessairement la semi-consonne [y] a laquelle un
berbérisant pourrait penser. - 2) L’interprétation de z est
difficile : la lettre z&ta a pu recouvrir, selon les parlers et les
époques, les groupes [zd], [dz], [zz] ou [dd] ; on ne saurait
affirmer qu’a Cyreéne cette lettre notait simplement [z],
méme si I’on accepte I’hypothese séduisante de Muller, puis
de Paradisi, rapprochant le berbere eghzert du zegeries
« souris » d’Hérodote (bibliographie dans CD, p. 57 et 287).
— 3) Pour éviter toute confusion entre les séquences de deux
consonnes, [th], [kh], possibles en berbere, et les occlusives
aspirées de la graphie grecque, j’ai placé & en exposant dans
’écriture de ces dernieres : 7, k", etc.

Enfin les lettres soulignées désignent des spirantes,
comme [t].

Phonétique

Particuliérement intéressant est ’emploi des lettres phi,
théta et khi. Elles notaient en grec des occlusives aspirées
(" ¢ K': CD, p. 55); mais que représentaient-elles dans
les noms « libyques », ou C. Dobias a remarqué leur
fréquence ? La question serait assez vaine si les
transcripteurs grecs avaient procédé¢ de facon totalement
arbitraire, mais on peut espérer - et il est plus vraisemblable
- qu’ils ont choisi les lettres dont la valeur en grec leur
paraissait plus ou moins proche du phonéme étranger qu’ils
entendaient. Si maintenant on se référe a la phonétique
berbére et & quelques données de phonétique générale, on
ne croira pas volontiers que, dans les noms locaux, les trois
lettres restaient le signe d’occlusives aspirées, inconnues du
berbére et méme du « proto-berbére » tel que le congoit
Kossmann (1999, p. 249). Puisqu’une aspirée (terme
impropre) associe a 1’occlusion une fricative laryngale [h],
on se demandera quel autre phénomene vocal ce son [h] a
pu évoquer pour les oreilles grecques. On doit sans doute
écarter la palatalisation et la labio-vélarisation ([t'], [k™],
etc., dont les produits sont trop éloignés acoustiquement.




N

On ne croira guere non plus a une pharyngalisation, peu
probable dans le cas de la labiale p" et d’effet acoustique
assez différent; de plus, elle aurait peut-&tre ouvert la
voyelle [i] dans des noms comme Dak"is ou K'iraura, ce
qui ne parait pas étre le cas. Restent 1’affrication ([p], [t'],
[k*], ou autres) et la spirantisation ([p > f?], [t], [k]). Je
penche pour la seconde, non pas a cause de I’exemple du
grec moderne ou de 1’anglais th, mais parce que la
multiplication d’affriquées me semble peu probable, alors
que les spirantes sont tres fréquentes dans plusieurs parlers
berberes (et ailleurs !).

La description tres précise due a C. Dobias suggere une
autre réflexion. Les groupes de deux occlusives aspirées
différentes sont parfaitement tolérés, comme le montrent ici
Ek'f'apan ou lap"f'an; si les graphies latines flottent
(Ieptha, Iepta : CD, p. 56, n. 4), c’est que leur alphabet n’a
pas de lettre correspondant a phi ou a théta. Mais lorsque les
deux consonnes ont le méme point d’articulation, la
premiere n’est plus notée par le caractere de 1’aspirée. Il se
trouve que, dans notre liste, cela n’est illustré que par la
dentale de Itf'allammoén, Itf'annuras et Uratf'is, mais le fait
est plus général. Il répond a une regle orthographique
grecque : « pas de géminées aspirées » (CD, p. 56). Cette
explication s’impose, mais elle n’exclut pas 1’hypothese que
je vais risquer. Si 7" représente en réalité une spirante [t], le
digramme #" note en fait une sorte d’affriquée, [tt] ou [t],
phonéme non pas géminé, mais tendu comme on le trouve
en berbere et comptant pour une seule unité. On pense alors
a la dentale sourde du kabyle qui, sous ’effet de la tension,
est réalisée comme une affriquée, [tt°] ou [t']. La similitude
aurait été encore plus complete si, au paragraphe précédent,
j’avais opté pour I’affrication.

Morphologie

L’examen de la morphologie ne permet pas d’aller tres
loin. Plusieurs noms ont une initiale a-, dont on sait qu’elle
est caractéristique de beaucoup de masculins berberes. Mais
on admet généralement qu’en berbere elle n’a pas toujours
fait partie intégrante du nom et I’on ignore a quelle époque
I’agglutination s’est produite : ce qui ne permet pas de la
reconnaitre a coup siir dans les formes antiques en a-. De
plus, s’il s’agissait de la méme initiale a- qu’en berbere
actuel, on s’attendrait a trouver son correspondant féminin
ta- : or ce n’est pas le cas dans notre liste, qui, il est vrai, est
trop courte pour autoriser une conclusion sur ce point.
D’autres noms ont une initiale i-, qu’on pourrait rapprocher
de I’indice nominal i- connu en berbere ou de 1’indice verbal
de 3° personne du masculin singulier y-/i-, si ’on admettait
qu’il existait déja sous cette forme.

Vocabulaire

Le nom Alazeir (ou var.), déja connu d’Hérodote, est
attesté par les inscriptions vers 400 a.C. et encore aux
alentours de notre ere ; Anus(s)a est mentionné plusieurs
fois également, d’abord au II° ou I” siecle a.C., ensuite au I*
ou II° s. p.C., enfin au III° s. p.C. (détails dans CD). On voit
que le matériel onomastique de Cyrene s’étale sur une
période qui coincide partiellement avec celle des
inscriptions libyques. La confrontation des armatures
consonantiques des 19 noms avec la liste de noms libyques
(eux-mémes réduits aux consonnes par le systeme de la
graphie) dressée par Chabot (RIL, p. XVII-XXIII) reste
décevante. On notera pourtant que Amaisinnas pourrait
présenter les consonnes préformantes MS, tres fréquentes en

libyque et en berbére. Mieux encore, si —s final n’est pas
une simple désinence de nominatif ajoutée par les Grecs, on
pourrait retrouver l1a le nom porté ailleurs par Massinissa,
MSNSN ; mais il serait privé de sa finale libyque N et
pourvu tout a la fois d’une voyelle initiale a-, d’une voyelle
interne —ai- [e :] (Masson, p. 53) et d’une consonne tendue —
nn-: autant d’écarts qui enlévent beaucoup d’attrait a
I’hypothése ! Le nom lap"f'an est moins illustre, mais se
retrouve plus slirement ailleurs, puisque les sources latines
donnent un leptha ou lepta. Quant a Bakal, il se rattache
évidemment a I’ethnique Bakales.

La comparaison des noms cyrénéens entre eux montre
clairement I’existence de composés, comme 1’ont bien noté
O. Masson et C. Dobias. On retrouve le méme élément
ammén dans Allammén, Itl'allammén, lar{'ammén. Des
deux premiers on extrait aussi —a/l-. Si I’on admet que
ammon est le nom de I'important dieu Ammon, on sera
d’accord avec O. Masson et C. Dobias pour penser a des
noms théophores. Un flottement entre amman et amon n’est
pas exclu, ce qui permettrait d’ajouter Pollallamon a la
série. A ce propos, j’ai déja repris (1994) I'idée que
I’ethnique Nasamones (avec un seul m) pourrait inclure le
nom du dieu avec le formant MS, la dissimilation de M en N
étant bien attestée, dans 1’ Antiquité et aujourd’hui, quand la
suite du mot comporte une labiale. L’hypothése recoit
I’appui (involontaire) de Pline (V, 33) selon qui les Grecs
avaient appelé les Nasamons Mesammones (noter la graphie
—mm-!) « en raison de leur localisation [...] au milieu des
sables » (trad. J. Desanges): c’est la, bien s0r une
étymologie populaire fondée sur deux mots grecs, mais elle
révele peut-&tre la forme du nom avant dissimilation de M,
en accord avec une affirmation de Servius: voir les
références dans 1’édition de Pline par J. Desanges, p. 370.
Ce dernier veut bien citer (n. 13) une lettre dans laquelle je
lui disais mon extréme scepticisme : j’avoue avoir oublié les
termes de ma lettre, mais je précise aujourd’hui que ce
scepticisme vise l’interprétation de MS comme « fils de »
(O. Bates), plutét que 1I’'idée méme de la préformante MS.
Un élément I1f"-, bien repéré par mes devanciers, ressort
également du rapprochement It/ allammén / It annuras. 1l
serait trop facile de « traduire » ces noms a I’aide d’un
dictionnaire de berbére et d’imaginer, par exemple, all
Ammén et ittall Ammoén : en chleuh « éléve (glorifie ?)
Ammon ! » et « (qu’)il éléve (glorifie ?) A.», en kabyle
«aide (sers 7) A.» et « (qu’)il aide (serve ?) A.». Je n’ai
jamais accordé beaucoup de crédit a ces jeux proches du
calembour, qui ont beaucoup de succés dans nos études,
mais qui supposent un invraisemblable conservatisme de la
langue berbére au cours de plus de vingt siécles.

Lionel Galand
Références

DESANGES 1., 1980, édition de Pline I’ Ancien, Histoire
naturelle, livre V, Paris, Belles lettres.

DOBIAS-LALOU C., 2000, Le dialecte des inscriptions
grecques de Cyréne = Karthago, XXV.

GALAND L., 1994, «Pline et le nom des Nasamons »,
dans : C. Berger, G. Clerc et N. Grimal (éds), Hommages a
Jean Leclant, vol. 4, Varia, Le Caire, IFAO, Bibliothéque
d’étude, 106/4, p. 73-80.

KOSSMANN M.,1999, Essai sur la phonologie du proto-
berbeére, Koln, Riidiger Koppe Verlag.

MASSON 0., 1976,"Grecs et Libyens en Cyrénaique,
d’aprés les témoignages de 1’épigraphie", Antiquités
africaines 10, p .49-62.



EPIGRAPHIE ET PRATIQUES RITUELLES

Des lieux et des supports  rituels sont aussi des

supports d'inscriptions libyco-berberes. L'interrogation sur
ces constats est la suivante : peut-on établir un lien entre les
dits de tradition orale sur ces pratiques rituelles et les
écrits. Donner cet ordre aux éléments de l'interrogation est
considérer, peut-étre arbitrairement, que la pratique est
premiere.
On a déja vu (Lettre 11 2005 : 2-3) ce qu'il en était pour
l'arbre de Dakfao, dans I'Imannan, I'arbre aux écritures en
tifinagh. Les grands personnages Abu d Elyas gravés sur
une paroi rocheuse, de la vallée de Mammanet (Air
nigérien), sont aussi le lieu de pratiques rituelles (Lettre 9,
2003 : 4). Un 3° exemple est celui du rocher de I'Tmmidir
(Sahara algérien) : dans ce cas précis, la pratique supposée
et la tradition orale ne sont pas parvenues.

Concernant l'arbre de Dakfao, j'ai expliqué qu'il demeure
un lieu de pratiques apotropaiques et d'interdits, sauf pour
ceux qui sont habilités, les ayants-droit, a diriger les
cérémonies rituelles, notamment le sacrifice de moutons ou
de taureaux et I'habillage de cet arbre : cette pratique
consiste a entourer le tronc d'une large bande de cotonnade
blanche, la ou l'on se représente la partie haute d'un buste
de femme, au-dessus de deux mamelles. Celles-ci sont en
fait deux grosses boursouflures du tronc comparables a des
seins de femme. Toute personne souhaitant voir ses voeux
exaucés, quelle qu'en soit la nature, peut mettre a la
disposition des officiants les éléments nécessaires a
l'organisation du rituel. Pour obtenir ce que 1'on souhaite,
on peut aussi déposer aupres du tronc des objets de valeur
ou de l'argent : hormis les ayants-droit, nul n'ose y toucher
ou les prendre.

cliché de M. Aghali-Zakara 1972

Les inscriptions, lisibles sur deux branches maitresses,
comprennent des anthroponymes et des messages qui
dateraient de la fin du XVIIE s. ; c'est a cette époque que se
situe la venue dans I'Imannan nigérien des Iwellemmeden
qui se séparaient de leur parentele restée au Mali, les Kel-
Ataram "Ceux de 1'Ouest", appellation les distinguant des
Kel-Denneg "Ceux de 1'Est" vivant au Niger. Les
patronymes inscrits sont ceux des premiers Touaregs
arrivés dans ce lieu. Ce sont eux qui ont donné la lignée qui
existe actuellement dans cette région. Les messages eux-
mémes (Lettre 11 : 3) mentionnent leur arrivée dans une

région qu'ils ont trouvée admirable. Ces inscriptions, qui
concernent un fait considéré comme historique par la
population, n'ont pas de rapport avec les pratiques rituelles
véhiculées par la tradition orale.

Le deuxieme exemple concerne les personnages, Elyas et
son serviteur Abu, de la vallée de Mammanet, entourés
d'inscriptions. La tradition orale y reconnait des acteurs
légendaires ayant un rapport avec la vie quotidienne, jusqu'a
nos jours. On explique que, chaque année, des gens passent
du charbon de bois sur les contours des personnages et de
leurs habits. Cette pratique est censée favoriser 1'acquisition
de vétements, pratique connue de "magie blanche".

Abu d Elyas — vallée de Mammanet (Niger)
cliché de F. Paris (in Decoudras et Durou : 110)

Un rituel islamique se déroule au mont Greboun, a 130
km au N.E. de Mammanet, célébrant Elyas considéré
comme un saint. On dit qu'un jour Elyas €tait poursuivi par
des ennemis auxquels il échappa en s'élevant sur le haut d'un
rocher, monté sur son cheval. Sur ce theme, la tradition orale
rapporte des variantes de prodiges de ce type qui font
d'Elyas un personnage protégé des puissances surnaturelles.
Il est donc considéré comme un saint et les lieux de ces
prodiges sont devenus des lieux de pelerinage. (v. Roset).

cliché de N. de Martel

On reconnait l'interprétation du voyage aérien du Prophete
sur son cheval Talburaq (ar. Al-Buraq). Autour de ce
personnage, évoqué sur deux sites, se conjugue un rituel
profane et sacré.



N

Les inscriptions semblent appartenir a des périodes
différentes : elles sont en général difficiles a lire en raison
de leur style et de leur usure. De plus, leur situation a la
surface d'un grand panneau en position semi-horizontale et
peu accessible ne facilite pas I'approche photographique
dont les clichés sont biaisés. Celle qui semble la plus
récente et déchiffrable, en petits caracteres sous l'avant-
bras droit d'Elyas, le plus grand personnage sur la photo, a
les caractéristiques de ce que l'on connait ailleurs : un
incipit connu : | .- awa #ndak, un NPH MM Dida ou Dada,
un verbe a la 1°° p.sg. IIi aley, un complément direct

aruru :
awa ndk Dida aley aruru
"c'est moi Dida j'ai une parentele (patrilinéaire)"

Ce sémantisme, comme d'habitude, n'est pas assuré en
raison de la polyvalence des écrits liée au vocalisme
incertain et au style volontairement hermétique. L'usure
des signes, dont beaucoup sont peu siirs, rompant le
continuum graphique, ne permet pas la reconstitution
d'autres messages. Pour ne s'en tenir qu'aux inscriptions
interprétables, on ne peut faire coincider les dires de la
tradition orale et les écrits (Lettre 9 : 4).

Elyas personnage mythique et sacré
cliché de M. Aghali-Zakara 1989

Le site a été inventorié par F. Nicolas (1950) et par H.
Lhote (1976, 1979). L'un et l'autre ont fait des relevés
manuels publiés sans interprétation. Ces reproductions ne
correspondent pas a ce que montrent les photos actuelles.

Par ailleurs, on lit dans Roset (1990 : 1230) ce qu'il
rapporte de ses investigations aupres d'informateurs
locaux sur le contenu des inscriptions de la fresque d'Abu
d Elyas. L'auteur écrit qu'il "a traduit une partie de ces
textes" avec 1'aide d'un informateur en 1981. Il en a conclu
qu'il y aurait un rapport étroit entre les"traductions" et les
représentations des personnages célébrés dans la tradition
orale. Le "commentaire" de l'informateur établirait un
"lien concret indiscutable" entre une manifestation
religieuse et une expression rupestre mythique.

On peut s'étonner de ces affirmations qui ne reposent ni
sur des criteres rigoureux ni sur une argumentation
épigraphique crédible : les inscriptions largement érodées
ont été commentées par l'informateur et non traduites, ni

reproduites par l'auteur. Des bergers qui transhument dans
la région n'arrivent pas a comprendre ces messages bien
qu'ils reconnaissent certains signes. L'habitude du terrain
apprend qu'un informateur transmet ce qu'il estime
représenter sa société et que lui a appris la tradition orale.
Mais I'oralité n'est pas 1'écrit. Le plus souvent, il ne fait pas
la différence entre ce qu'il considere comme "vrai" et ce qui
satisfera son interlocuteur, en toute bonne foi.

Il aurait fallu établir les textes des inscriptions en
bigraphie — caracteres fifinagh et latins — et une traduction
correspondant étroitement a l'écrit. Ce qui est un
commentaire n'est pas une traduction. On aurait aimé que
Roset ait publié les inscriptions et une interprétation fiable.
Malheureusement, son  affirmation du  caractere
"indiscutable" (mot dangereux qui interdit tout autre
examen) du lien entre inscriptions et figurations des
personnages ne convainc pas.

Le troisieme exemple annoncé, tres différent, concerne un
rocher de 1'Immidir dont la surface supérieure horizontale est
le support d'un amas de cailloux. On pense immédiatement
au rite de la "lapidation", préislamique et islamique.

Les Grecs et les Hébreux anciens pratiquaient les jets de
pierres aux carrefours pour conjurer le mal par son
expulsion. C'est d'un jet de pierre qu'Hermes, fils de Zeus et
de Maia, tua Argos. Son image se dressait a la croisée des
chemins sous la forme d'un pilier. C'est lui qui aurait inventé
les jetés de pierres comme pratique divinatoire (Grimal,
Graves). Pendant la période de la jdhiliyya, de
I'obscurantisme préislamique, on pratiquait la lapidation de
la tombe de personnages maudits... L'islam a conservé cette
pratique qui se déroule pendant le grand Pelerinage annuel a
Mina, ancien lieu de culte paien islamisé, non loin de La
Mekke : la lapidation se pratique contre une ou trois
colonnes symbolisant le démon. Dans les zones rurales au
Maghreb, cette tradition des kerkur aux croisées des chemins
est bien vivante : il s'agit d'amas de pierres jetées par les
passants dans des lieux jugés dangereux (cols, carrefours...),
pour conjurer les maléfices du Malin (Doutté, Chaker/El

Mountassir).

cliché Y. et Ch. Gauthier

Ces évocations nourrissent les interrogations sur I'amas de
cailloux de ce rocher saharien : il est isolé, dressé comme
une colonne ou comme un support remarquable. S'il s'agit
bien d'un rituel de lapidation, comme on est tenté de le
croire, on ne peut savoir s'il est préislamique ou islamique,



Sur la face visible de la photo, on releve 6 ou 7
inscriptions. Certaines présentent des difficultés de lecture
mais elles semblent toutes de méme type graphique.
Celles qui sont lisibles et interprétables n'ont pas de
rapport avec les pratiques rituelles supposées :

a gauche, ligne bas-haut :
I =+ [C] § [I]+ nak attamay Alat | Lita
"moi je songe a Alat/Lita"

a droite de la précédente, ligne bas-haut :
O Il i + oslehati
"informe-toi sur le serviteur"

a droite de la précédente, ligne en crochet :
>t O+ I:>xC Ol M1+ 11
nak Wertilkim arey Alg’annat wullen

"moi Wertilkim j'aime beaucoup Algennat"

Cet anthroponyme appartient aux séries syntagmatiques
: Wor-t-ilkim "Il-ne-1'a-pas-suivi". Ce type de NP composé
d'une forme verbale et d'une modalité de négation n'est
pas rare.

Quoi qu'il en soit, le contenu n'éclaire ni sur 1'époque ni
sur le rite. Autrement dit, il n'y a pas de concordance entre
l'utilisation supposée de ce rocher et ce type d'écrit
concernant les rapports sociaux habituels, rapports
affectifs, rencontres et déplacements, affirmations
identitaires... (v. Aghali-Zakara et Drouin 2007 : 21-23).

Par ailleurs, peut-on émettre I'hypothese qu'il s'agit d'un
mausolée ? La sociologie des lieux admet-elle qu'un corps
ait été enseveli sous cet amas de pierres, loin du sol et des
prédateurs éventuels, alors qu'il existe au Sahara de
nombreux tombeaux qui ne sont pas surélevés ? Les
tumulus et autres élévations sont érigés de main d'homme
(v. a ce sujet Gauthier 2008 et les bibliographies), Pour la
période islamique et jusqu'a nos jours, l'inhumation doit se

faire dans une fosse, restituant le corps a la terre et en son
sein.

Pour la période préislamique, il faudrait faire un
inventaire des types de sépultures, avec ou sans fosse, et de
leurs concepts supposés.

La situation et la nature de ce rocher sont, il est vrai,
exceptionnelles, jusqu'a plus ample informé.

M. Aghali-Zakara

Références

AGHALI-ZAKARA, M. 2003, "Messages graphiques et
gravures rupestres", Lettre du Rilb 9 : 3-4.

---,2005,"Dakfao - L'arbre aux écritures en tifinagh- canton
touareg de 1'lmannan", Lette du Rilb 11 : 2-3.
AGHALI-ZAKARA, M. et DROUIN, J., 2007, Inscriptions
rupestres libyco-berbéres — Sahel nigéro-malien, Droz.
CHAKER, S. et EL MOUNTASSIR, A., 2005, "Kerkur, tas
de pierres sacré”, Encyclopédie Berbére XXVII : 4176-
4178.

DECOUDRAS, P-M. et DUROU, J.-M., 1994, Le Sahara du
Niger, Air-Ténéré-Kawar-Djado, Les Créations du Pélican.
DOUTTE, E., 1984 (1908), Magie et religion en Afrique du
Nord, Geuthner.

GAUTHIER, Y. et Ch., 2008, "Art rupestre, monuments
funéraires et aires culturelles : le sud-est du Fezzan et I'oued
Djerat": Les Cahiers de I'AARS n° 12 : 8§9-104.

---, 2008, "Monuments en trou de serrure, monuments a
alignement, monuments en "V" et croissants : contribution a
1'étude des populations sahariennes", id. : 105-124.
GRAVES, R., 1967 (1958), Les mythes grecs, Fayard.
GRIMAL, P., 1976 (1951), Dictionnaire de la mythologie
grecque et romaine, PUF.

LHOTE, H., 1979, Les gravures de l'oued Mammanet, Les
Nouvelles Editions Africaines.

NICOLAS, F., 1950, Contribution a [l'étude de I'Air —
"Inscriptions et gravures rupestres", IFAN 10 : 145-161.
ROSET, J.-P., 1990, "Azrou", Encyclopédie Berbeére VIII:
1224-1231. (lieu saint musulman d'Elyas).

A PROPOS DE NOUVELLES INSCRIPTIONS A ABALESSA (Sahara algérien)

Le monument funéraire 2 Abalessa (Ahaggar), supposé
étre le tombeau de la légendaire Ti-n-Hinan, a, depuis
longtemps, suscité de nombreuses interrogations dans de
non moins nombreuses publications depuis 1907
(Calassanti-Motylinski).

Un récent article de J.-L. Le Quellec (2008) a le mérite
de répertorier I'ensemble de ces publications et d'exhumer
d'un fonds d'archives de F. Dubois une photographie prise
par celui-ci en 1907 et restée inédite. Ce relevé
photographique montre sur un bloc rocheux gravé un
animal monté et deux inscriptions verticales en caracteres
libyco-berberes. Ce bloc est a l'envers dans le
soubassement d'un mur constitué d'autres pierres.

L'auteur de larticle émet I'hypothese que ces
graphemes appartiendraient aux caracteres "sahariens
anciens". Il précise (p. 180c) que ces inscriptions "ne
peuvent étre postérieures a la construction du mur dans
lequel elles se trouvent et [...] remontent donc au minimum
au II-IV® s. AD". Les hypotheses sur la construction du
mur (refait avec réutilisation de la pierre, quand, comment
..7), qui entraineraient cette évaluation temporelle et

l'identification des signes comme libyques ou "sahariens
anciens" (formule vague de Marcy reprise par Pichler et
d'autres), ne devraient pas exclure 1'autre hypothese, celle de
l'identification de signes bien connus actuellement
(démarche objective susceptible d'etre rejetée apres
démonstration).

F. Dubois 1907 — Sahara 19/2008, p. 180, fig.4



fig. 5 id. : photo précédente retournée

Par ailleurs, considérer comme définitifs les écrits
d'auteurs des années 30 et 50 qui, avec les moyens et les
connaissances de 1'époque, affirmaient "intraduisibles" des
inscriptions classées alors, comme écrits '"sahariens
anciens", c'est figer la recherche. Pourquoi se priver de
cette seconde démarche qui consisterait a examiner les
inscriptions pour elles-mémes, dans un premier temps, a
la lumigre de ce que nous connaissons maintenant ?

Il est inexact d'affirmer que les signes a traits paralleles
ne peuvent pas &tre des tifinagh (p. 181b) : ce sujet a déja
été abordé dans les Lettres du Rilb (n° 10 : 2 ; n° 12 : 4)
avec des documents explicites sur des supports différents :
points et traits sont couramment employés en ftifinagh. Le
signe < , a orientations multiples sans changement de
valeur, n'est pas propre a donner une orientation, dans la
ligne de gauche (fig. 5) ou, par contre, le signe IM, ici a
I'horizontale, donne sans hésitation 1'orientation bas-haut
de l'inscription.

Apres I'examen d'un grand nombre d'inscriptions, on a
tenté ici la lecture possible de ces deux lignes, avec les
outils que nous possédons actuellement, sans pour autant
que ce soit "aux fins de traduire" a tout prix. Simplement,
quand une ligne d'écriture s'offre a la vue, il est normal de
lire et d'essayer de comprendre ce qu'on a Iu en observant
des regles strictes. Pourquoi s'en priver ?

Reprenons ces deux inscriptions en les écrivant
horizontalement de gauche a droite par commodité pour
les différentes "lectures" :

« I’ ligne, la plus proche de l'animal :

EOoO=TLC+
12 3 45
h r y mt

ohurey Mata "je suis a la trace Mata”

Mata est un nom de femme (NPF), il peut s'agir aussi
de Meta ou Mettu noms d'hommes (NPH) (Foucauld, Dict.
des noms propres : 325).

Les signes 1 et 3 composés de tirets sont bien connus
en tifinagh avec la valeur des signes a points
correspondants a { /h/ et i /y = gh/. Pour le signe 3, la
barre supérieure a I'horizontale se confond avec le trait
(vertical sur la photo) représentant peut-&tre "une longe
partant du cou de l'animal”.

Ces trois premiers signes constituent, comme dans
d'autres régions (Adrar des Ifoghas, Air...), un incipit
récurrent shuray "je suis a la trace.. / je poursuis..." suivi

d'un nom propre (v. Lettre du Rilb 9 : 2). Les s. 4 et 5 sont

connus, avec la méme forme et la méme valeur, dans toutes
les écritures libyco-berberes.
* 2% ligne :

4+ < 01l -
1 23 456
I tg dna
Lita ag®” Duna "Lita fils de Duna"

Cette ligne contient deux noms propres et un terme de
parenté. Ces deux noms propres figurent dans le Dict. des
NP de Foucauld (p. 319) Lita NPH, Alat, Ellata NPF ; Duna
est un NPH dans Prasse (p. 107) ou un NPF dans Foucauld
(p.288). Ces noms figurent aussi dans les Inscriptions
nigéro-maliennes (2007).

Le signe 1 est, sans hésitation, composé de deux traits
paralleles. Le signe 3 représente couramment le terme de
parenté ag "fils de". Ce signe et sa variante L (également a
orientations multiples sans changer de valeur) est donné
comme équivalent de 'I' /g/ dans les alphabets méridionaux.
Beguinot (Ubari 1938) en donne cinq occurrences dans une
trentaine d'inscriptions. La variante 1 est connue a
Dougga avec la valeur /g/ X © 11 /TBGG/ (Galand 1996 ;
v. Aron, 2004 : 4-5). Autrement dit, ce signe est un témoin
de 1'évolution graphique pour une méme valeur phonique (si
I'on considere les valeurs palatalisées ou affriquées
régionales) parmi des signes présents dans les alphabets
contemporains.

Le signe 4 est /d/ dans l'alphabet de 1'Ahaggar et de
I'Adrar des Ifoghas. Le signe 6 /a/ peut avoir a la fois une
valeur vocalique en fin de message ou n'gtre qu'un indicatif
de fin, a cette place, sans autre valeur. Les s. 2 et 5 font
partie des rares signes qui ont méme forme et méme valeur
en libyque et en tifinagh.

Cette identification et le sémantisme établi comme
possible, dans les usages géographiques variés, ne peuvent
remonter aux III*-IV® s. AD alors qu'on sait leur évolution
sur de si longues périodes.

Par ailleurs, qu'est-ce que "sahariens anciens" et d'ou sont
issues les valeurs qui leur sont attribuées ? Si ce n'est pas
compris, comment donner une valeur, selon quels criteres et
avec quels outils ? Lorsque Foucauld employait cette
dénomination, il devait peut-&tre se référer a son entourage
qui, comme maintenant, désigne ainsi ce qui n'est plus
compris (akatab an Kal-iru "écriture des Anciens") sauf par
de rares interlocuteurs. Quand on interroge sur un signe qui
n'est pas de la région de l'interlocuteur, on obtient tres
souvent une réponse négative. Foucauld lui-m&me ne s'est
pas expliqué sur cette dénomination.

Rejeter d'emblée les données contemporaines au profit
d'arguments qui confortent la position prise a priori ne me
semble pas objectif. La 1°® ligne est un énoncé extrémement
fréquent, la 2° ligne comportant un nom propre seul avec sa
filiation ne 1'est pas moins (ces noms propres comportant des
variantes), qu'il y ait ou non un lien entre les deux lignes.

Les signes reconnus le sont comme faisant partie d'un
systeme graphique, d'un "ensemble structuré" (v. Galand
2005) dont les caractéristiques régionales sont connues.

Quant a la langue et sa cohérence syntaxique exprimée par
ce systeme graphique, il semble bien que ce soit celle de la
population qui utilise ces deux marqueurs identitaires
reconnus par les Touaregs eux-mémes.



Si la langue utilisée et les valeurs des signes ne sont pas
celles des Touaregs et que l'interprétation proposée ne soit
pas recevable, d'un point de vue épigraphique et
linguistique, et en dépit d'un sémantisme sociologiquement
fondé, il faut montrer ou est l'erreur et proposer une autre
interprétation.

Comment alors faire coincider les hypotheses devenues
des certitudes (?) sur 1'époque de la construction du mur et
ces inscriptions ? C'est évidemment tout le probleme, non
résolu.

Sur le méme site, M. Hachid a relevé une inscription
verticale a proximité d'un équidé, sous le cou de 1'animal
(Sahara 17 : 96-97) ; une autre inscription sous le ventre
est défectueuse, sa lecture serait aventureuse. Pour celle-ci,
la lecture est aisée, m&me si l'interprétation reste incertaine
en raison du caractere elliptique de ce genre de message :

++10:5%
123456
t t n rwy titndraway

M. Hachid — Sahara 17/2006, p. 97, fig. 3

Les s. 1 et 2 représentent tif, un nom commun, pan-
berbere, dont le sens premier est "ceil, source", employé
tres fréquemment comme toponyme ; sa réalisation
méridionale est shat. Ce lieu-dit, non loin d'Abalessa, a été
rendu célebre par les combats qui s'y sont déroulés en
1902, aboutissant a la soumission de 1'Ahaggar, épisodes
guerriers célébrés, pour 'honneur, dans nombre de poésies
en tahaggart.

Les s. 3 a 6 sont sujets a plusieurs interprétations
sémantiques dont on retiendra la plus stire : s. 3
préposition de détermination /n/ ; s. 4-5-6 araway nv. < v.
arway "mélanger, méler...". Ce verbe est employé quand
on mélange un liquide et un produit solide ou semi-liquide,
généralement pour des préparations culinaires (bouillie,
pate...) et aussi pour préparer un mortier. Les voyageurs

emportent généralement des préparations seches qui seront
diluées lors de 1'étape ot 'on renouvelle la provision d'eau et
Tit pourrait &tre le lieu de cette étape pour cette préparation.

Le s. 6 est, selon toute vraisemblance, $ dont le 3°
segment est a peine amorcé : il peut en comporter quatre €
et peut avoir des formes fantaisistes qui le font ressembler a
un vibrion ¥ .

En restituant le support de détermination fém. /fa/, qui
renvoie a Tit (fém.), on considere que le s. 2 sert deux fois
quand deux consonnes semblables se suivent sans pause
vocalique médiane. Ce support n'est d'ailleurs pas
indispensable mais établit une nuance sémantique. D'ou :

Tit (ta) n araway "Tit (celle) du mélange" > Tit celle ou
I'on fait la préparation (de la nourriture).

En tout état de cause, il s'agit la d'un message dont seul le
destinataire pourrait confirmer ou non le sens. Clest
linguistiquement et sémantiquement plausible.

On peut considérer que ces trois inscriptions sur un méme
site ont en commun un méme type de graphisme et de
messages.

J.Drouin

Références

AGHALI-ZAKARA, M., 2004, "A propos des variantes
graphiques", Lettre du Rilb 10 : 2-3.

AGHALI-ZAKARA, M. et DROUIN, J. 2007, Inscriptions
rupestres libyco-berbéres — Sahel nigéro-malien, Droz.
ARON, A., 2004, "Sur un article de Beguinot", Lettre du
Rilb 10 : 4-5.

BEGUINOT, F., 1938, "Saggi di iscrizioni rupestri
sahariane", Atti del XIX Congresso Internazionale degli
Orientali, Roma 23-29 settembre 1935, Tipografia del
Senato : 116-124.

DROUIN, J., 2003, "Les incipit dans les inscriptions
rupestres — Essai d'inventaire", Lettre du Rilb 9 : 2-3.

---, 2006, "Apparentement possible de trois variantes
graphiques du phonéme ¥ (= gh), Lettre du Rilb 12 : 4-6.
FOUCAULD, Ch. de, 1940, Dictionnaire abrégé de noms
propres (dialecte de I'Ahaggar).

GALAND, L, 1996, "Du berbére au libyque : une remontée
difficile", Lalies 16 : 77-98 .

----, 2004, "Les traits et les points, Lettre du Rilb 10 :1-2.

---, 2005, "La datation des inscriptions - Pour une évaluation
des critéres linguistiques, Lettre du Rilb 11:1-2.

HACHID, M., 2006, "Du nouveau sur le monument
d'Abalessa (Ahaggar, Algérie). De la date de l'introduction
du dromadaire au Sahara central, du personnage d'Abalessa
et des inscriptions rupestres dites "libyco-berbéres", Sahara
17 :95-120.

LE QUELLEC, J.-L., 2008, "Du neuf avec de l'ancien : a
propos des gravures et inscriptions du monument
d'Abalessa", Sahara 19 : 178-183.

PRASSE, K.-G., ALOJALY, Gh., MOHAMED, Gh., 2003,
Dictionnaire touareg-francais (Niger), University of
Copenhagen, 2 vol.



NOTICE BIBLIOGRAPHIQUE

CHAKER,S.,2008, "Libyque :
XXVII-XXIX : 4395-4409.
DEBERGH J. e¢ LE BOHEC Y., 2008, Bibliographie
analytique de [’'Afrique antigue XXXVI (2002), Ecole
francaise de Rome.

LE QUELLEC J.-L., 2007, "Alors, quoi de neuf depuis
I’an 2000 ? Notes de lecture", Cahiers de I’AARS, 11:157-
180.

---, 2008, "En suivant monsieur Akha (ou Agha) de la
Tadrat au Messak", Cahiers de I'AARS n° 12 : 191-195.

---, 2008, "Du neuf avec de I'ancien : a propos des gravures
et inscriptions du monument d'Abalessa", Sahara 19 : 178-
183.

écriture et langue", E.B

PICHLER W., 2007, "Die Avati-Inschriften von
Fuerteventura (Kanarische Inseln),4lmogaren,Wien,38 :237-
243,

--, 2008, "The Libyco-Berber inscriptions of Foum Chenna
(Morocco) I1, Sahara 19 : 184-191.

REBUFFAT, R., 2006, "Les inscriptions libyques de Siga",
Antiquités africaines t. 42 : 87-99.

---, 2007, "Pour un corpus de bilingues punico-libyques et
latino-libyques", dans M.H. Fantar éd. Osmose ethno-
culturelle en Méditerranée,, du 26 au 29 juil. 2003, Actes du
Colloque organisé a Mahdia, : 183-242.

RODRIGUE A. et PICHLER W.,2007, "The inscription of
Azrou Klane (Southern Morocco), Almogaren, Wien, 38 :
135-139.

LISTE DES ARTICLES - LETTRES n°2 a 13 * — 1996 a 2007

AGHALI-ZAKARA, M.,
Alphabets libyco-berbéres et informatique, n® 3, 1997.

Du recueil empirique au traitement informatique des inscriptions libyco-berbéres :

la base de données, n° 4, 1998.

Les marqueurs d'orientation dans la lecture des inscriptions, n° 5, 1999.

Séquences graphiques et lecture déductive, n® 6, 2000.
Unité et diversité des libyco-berbéres, n° 7, 2001.
Unité et diversité des libyco-berbéres (2), n° 8, 2002.
Messages graphiques et gravures rupestres, n° 9, 2003.
A propos de variantes graphiques, n°10, 2004.

Dakfao, I'arbre aux écritures en tifinagh - Canton touareg de I'/mannan, n® 11, 2005.
Etude d'un panneau rocheux du nord de 1'Air (Niger), n°12, 2006.
A propos d'une histoire de lion(s) et d'une inscription rupestre, n°13, 2007.

ARON, A.,
Sur un article de Béguinot, n° 10, 2004.

DROUIN, J.,
Déchiffrer n'est pas traduire, n°® 2, 1996.
Segmentation, vocalisation et polysémie, n°® 3, 1997.
Espace et orientations graphiques, n°4, 1998.

Réflexions autour d'une recherche épigraphique dans I'Adrar des Ifoghas, n° 5, 1999.

Les incipit dans les inscriptions rupestres - Essai d'inventaire, n® 9, 2003.

Apparentement possible de trois variantes graphiques du phonéme ¥ (= gh), n°12, 2006.

Le signe { /h/ est-il aussi une mater lectionis dans les inscriptions libyco-berbéres ?, n°13, 2007.

GALAND, L.,
Le piége des consonnes tendues, N° 2, 1996.

Graphie et phonie - Les caractéres a valeur biconsonantique, n® 3, 1997.

La “mise en page” des inscriptions libyques, n°® 4, 1998.
Nouvelles inscriptions libyques, n°5, 1999.
L’écriture libyco-berbére et I’Egypte, n° 6, 2000.

Un vieux débat : l'origine de 1'écriture libyco-berbére, n° 7, 2001.

Faut-il traduire a tout prix ?, n° 8, 2002.
A propos d'une nouvelle inscription de Dougga, n® 9, 2003.
Les traits et les points, n°® 10, 2004.

La datation des inscriptions - Pour une évaluation des critéres linguistiques, n® 11, 2005.

Nouveautés dans 1'étude du libyque, n°® 12, 2006.

A propos d'une inscription libyco-latine de la Petite Kabylie, n° 13, 2007.

GALAND, PERNET, P,
Note d’onomastique - anthroponymes, n° 7, 2001.
Note d’onomastique - anthroponymes (2), n° §, 2002.

*La Lettre 1 donne des indications générales sur le fonctionnement du Rilb.

8



